
 
WIK by FILIPA ESCADA 

 
KABBALAH 

 
Autoras: 
Filipa Magalhães, Mariana Carvalho e Marta Sousa 
 
No âmbito da disciplina de: 
Religião 
 
 
 
 
 
 
 
  



 
WIK by FILIPA ESCADA 

ÍNDICE 
1. O que é a “Cabala”? 

a. Significado da palavra “Cabala”  
b. Origem da Cabala 
c. Livros sagrados 

2. Aprendendo a Cabala 
a. Ensinamentos da Cabala 
b. Árvore da Vida - Sefirot  
c. Ritos (pulseira/tarot) 
d. Datas festivas 

3. A Cabala e o Mundo 
a. Distribuição no mundo 
b. Figuras mais importantes 
c. Comparação com outras religiões 

4. Conclusão - New Age 
 
--- 

0. Introdução 
Nos últimos anos, milhões de homens e mulheres no mundo inteiro descobriram a Kabbalah e 

transformaram drasticamente as suas vidas. A Kabbalah é a magia que também irá transformar as vossas 
vidas. Os seus princípios intemporais são aplicáveis a todos aqueles que procuram a plenitude. Neste caso, 
vocês. Bem-vindos à Kabbalah Centre Portugal! 
 

1. O que é a Cabala? 
MOSTRAR: https://www.youtube.com/watch?v=XOmDIoHD3yw 
 

1a: Significado da palavra “Cabala” 
A cabala é vista como uma filosofia de vida. A palavra em si (Kabbalah) tem diferentes significados 

para cada pessoa. No geral, é uma sabedoria antiga que revela a forma como o universo e a vida funcionam. 
No sentido literal da palavra, significa “receber”. É, portanto, o estudo sobre como receber a plenitude nas 
nossas vidas. 

 
1b: Origem da Cabala 

Mas qual a origem da Cabala? Há aproximadamente 4.000 anos, um conjunto de princípios 
espirituais foi transmitido à Humanidade num momento de revelação divina. Estas antigas revelações 
libertaram todos os mistérios da humanidade: o código secreto que governa o universo. É um incrível 
sistema de lógica e uma tecnologia fenomenal que pode alterar o modo como encaramos a vida. É o 
documento sagrado mais antigo que existe, repleto de sabedoria. Este extraordinário e poderoso conjunto 
de ferramentas e instruções para a vida é conhecido como Kabbalah. 
 

1c: Livros sagrados 
Os ensinamentos que formam a base da Kabbalah existem desde o princípio dos tempos, mas o 

seu primeiro registo escrito é chamado “O Livro da Formação”. Este documento antigo, escrito há 4.000 
anos, tenta ajudar-nos a compreender os segredos do nosso universo. 

Contudo, há dois mil anos, o conjunto principal de ensinamentos da Kabbalah, chamado “O 
Zohar” ou “O Livro do Esplendor”, foi revelado e manifestado em Israel, pelo místico Rabbi Shimon Bar 



 
WIK by FILIPA ESCADA 

Yochai. Apesar do conhecimento do funcionamento do universo estar contido na Torah (também 
conhecida como “Os Cinco Livros de Moisés” ou “O Velho Testamento”), o Rabbi Shimon explica que 
todas as suas histórias não devem ser compreendidas apenas no seu sentido literal. São, pelo contrário, 
analogias ou um código sobre como o universo funciona num sentido espiritual. A codificação foi realizada 
com o propósito de nos ensinar que, para podermos alcançar a plenitude, devemos procurar um sentido 
mais profundo. 

Assim, o Zohar decifra as antigas escrituras. De facto, capítulo por capítulo, este explica o 
verdadeiro significado espiritual contido em cada história bíblica. 
 

2. Aprendendo com a Cabala 
 

2a: Ensinamentos da Cabala 
É muito comum que aqueles que iniciarem o estudo da Cabala tenham experiências 

transcendentais, como sonhos ricos em simbolismos e visões proféticas. Através disso, percebemos que o 
poder da Cabala transcende todas as práticas, rituais, celebrações e observâncias religiosas. A meta 
fundamental é o autoconhecimento através do coração, i.e., o caminho da sabedoria.  

Curiosamente, o Torah revela-nos este mistério na primeira letra da primeira palavra do livro do 
Livro de Génesis - B (bet em hebraico; “Bereshit”) - e na última letra da última palabra de Torah - L 
(“Israel”). Juntando, dá LB (em hebraico, LEV), que significa coração. Ou seja, se seguirmos o coração, a 
nossa jornada espiritual está a ir no caminho certo. 

O antigo cabalista Rav Shimon bar Yochai escreveu no Zohar que foi Moisés, não Deus, que 
dividiu o Mar Vermelho, permitindo que os israelitas escapassem por pouco do faraó e do exército egípcio. 
Para realizar esse aparente milagre, Moisés combinou o poder da certeza com uma tecnologia espiritual 
muito poderosa. Ele possuía uma fórmula que literalmente dava acesso ao reino subatômico da natureza. 

No entanto, era apenas conhecido por um grupo de cabalistas - que também sabiam que quando 
chegasse a hora, a fórmula seria revelada ao mundo. Agora, após cerca de 2.000 anos de ocultação no Zohar, 
os seguidores contemporâneos também podem explorar esse poder e energia aprendendo e chamar os 72 
Nomes de Deus. 

Os 72 nomes de Deus não são nomes como Betty, Bill e Barbara, mas 72 sequências compostas 
de três letras hebraicas associadas a frequências espirituais específicas, ou seja, que têm o poder 
extraordinário de superar as leis da natureza em todas as formas, incluindo a natureza humana. Assim 
simplesmente olhar para as letras, bem como fechar os olhos e visualizá-las, permite-nos ligar a essas 
frequências. 
 

2b: Árvore da Vida - Sefirot  
Uma grande parte das pessoas passa a vida a tentar perceber apenas este mundo e a acreditar apenas 

no que é aparente. É o que se chama viver no mundo dos 10%. No entanto, ao compreenderem as 10 
essências fundamentais cabalísticas, serão capazes de viver a vida no mundo dos 100%. E nós acreditamos 
que vocês serão os próximos a viver no mundo dos 100%.  

A árvore da vida  é um complexo simbólico que representa, de cima para baixo, o processo de 
manifestação do Universo, a manifestação dos atributos divinos personificados por meio de 10 Sephiroth 
(plural de Sephirah), que pode significar reino, esfera ou contagem. 

Sephirah significa emanação. Deus é incognoscível, ou seja, impossível de se conhecer. No entanto, 
através das Suas emanações, por onde Ele manifesta os Seus Atributos, é possível conhecê-Lo. É através 
de cada uma destas esferas que conseguimos interagir com cada aspeto de Deus. 

"A essência de cada Caminho é constituir a união de dois Sephiroth. Somente poderemos 
compreender seu significado levando em conta a natureza das esferas unidas na Árvore. Mas um Sephirah 
não pode ser entendido num único plano.", já dizia Dione Fortune em A Cabala Mística. 



 
WIK by FILIPA ESCADA 

Desta forma as 10 esferas estão unidas por 22 caminhos, cada um deles atribuído a uma letra 
hebraica, de forma a perfazer 32 pontos de meditação, estudo e conhecimento e cheios de simbolismos 
arquétipos que nos é revelado com estudos. 

 O primeiro entendimento da árvore da vida é feito pela observação de seus três pilares 
(imaginários) e que apresentam os 3 grandes princípios de atividade/força (esq), 
passividade/misericórdia/beleza (dir) e equilíbrio/sabedoria (cent). Os 3 sefirot superiores são aspetos 
abstratos da consciência. Os 7 sefirot inferiores agem diretamente no mundo e cada um deles tem uma 
personalidade bíblica associada a eles. Essas associações funcionam de duas maneiras: podemos entender 
mais sobre as figuras bíblicas por meio dos sefirots relacionados com elas e aprender mais sobre a natureza 
de cada sefirah ao ver sua figura bíblica correspondente. 

E como se dá o estudo? Através dos significados! Estes são usados para o melhor entendimento 
da Árvore, seja através da meditação seja por rituais de magia, prática ou mental. Estes rituais servem para 
despertar em nós certas imagens do inconsciente para melhor compreendermos a relação entre o 
CRIADOR e o CRIADO. Assim, a Árvore por ser um “símbolo relativo” e não um absoluto, encerrando 
todos e qualquer estudo, a sua compreensão não tem limites. 

Este modelo, análogo ao Absoluto, ao Mundo e ao Homem, constitui uma chave para a 
compreensão da estrutura dos mundos físico, emocional e espiritual - enfim tudo que existe. Vamos agora 
apresentar apenas uma das interpretações que este esquema tão complexo tem: 
 
10) MALKHUT (reino) – 10% 

Começando pelo fim, Malkhut é a soberania, o reino, a ação, o mundo material. A palavra chave 
nesta dimensão é a ESCOLHA. Tudo que nos acontece na vida está relacionada com uma escolha feita por 
nós previamente. A libertação do mundo ilusório significa compreender isto plenamente e parar de atribuir 
os factos da nossa vida à fatalidade. 

A personalidade bíblica associada a Malkhut é David. 
 

9) YESOD (fundação) – 20% 
Yesod é o veículo de uma coisa (ou condição) para outra. É o poder da conexão e a capacidade ou 

vontade de construir pontes e relacionamentos com outras pessoas. A palavra chave aqui é o PROPÓSITO. 
Só com propósitos conscientes é que podemos realizar escolhas fundamentadas. Existem pessoas bonitas, 
ricas, inteligentes, saudáveis, que, mesmo assim, estão sempre insatisfeitas porque não têm um propósito 
para a sua existência. Para estas pessoas, temos um conselho: A base de qualquer propósito é o desejo de 
compartilhar. 

A personalidade bíblica associada a Yesod é Joseph. 
 
8) HOD (esplendor) – 30% 

Hod é persistência. É o poder de abdicar de certos obstáculos e perseverar; é também a fonte de 
humildade. A palavra chave nesta dimensão é PERFEIÇÃO. Para se aperfeiçoarem a vocês mesmos 
precisarão de se lapidar e neste processo terão de se livrar de excessos. 
 Em que área das vossas vidas necessitam de um maior aperfeiçoamento? 

A personalidade bíblica associada a Hod é Aaron. 
 
7) NETZACH (vitória) – 40% 

Netzach é a fonte da conquista e a capacidade de superação. É o desejo de fazer as coisas. A palavra 
chave aqui é a PERMANÊNCIA. É necessário permanecer. É comum assistirmos a pessoas à procura de 
um caminho, a embarcar noutro e nunca a seguir apenas um. Na verdade, muito mais importante do que a 
escolha entre o caminho A ou B, é permanecer e aprofundar o caminho escolhido. 

A personalidade bíblica associada a Netzach é Moisés. 



 
WIK by FILIPA ESCADA 

 
6) TIFERET (beleza) – 50% 

Tiferet é harmonia, a verdade, a compaixão e a beleza. É o equilíbrio dos poderes de atração e 
repulsa. A palavra chave desta dimensão é a CONTEMPLAÇÃO. A principal ferramenta para se adquirir 
uma consciência contemplativa é a meditação, parte essencial do caminho de um cabalista. Por mais que se 
estude, não se chega a lado nenhum sem se praticar a meditação. Esta, por sua vez, só terá o efeito desejado 
se realizada com permanência, refinamento, apontada para um dado propósito e realizada por uma escolha 
consciente. São estes exatamente os atributos das dimensões vistas até o momento. 
 A personalidade bíblica associada a Tiferet é Jacó. 
 
5) GEVURAH (força) – 60% 

Gevurah é restrição e concentração. É a retirada interior de forças e a fonte de energia do ódio, 
medo, terror, justiça e controlo. Nesta dimensão a palavra chave é a DISCIPLINA. Guevurá também é 
associada ao DESEJO DE RECEBER. Só pela virtude é que é possível afastarmos os nossos aspetos 
destrutivos e abrir espaço para receber o que realmente desejamos desta vida. 

A personalidade bíblica associada a Gevurah é Isaac. 
 
4) CHESSED (bondade amorosa) – 70% 

Chesed é o impulso irreprimível de expandir. É a fonte do amor, a inclinação para as coisas e aquilo 
que se dá. É, portanto, a dimensão da misericórdia, associada ao DESEJO DE COMPARTILHAR. 
Quando chegamos a este ponto, aproximamo-nos da natureza do criador e, portanto, da nossa própria 
natureza divina. O equilíbrio entre as duas dimensões, Guevurá (desejo de receber) e Chessed (desejo de 
compartilhar) é a chave para uma vida plena. O quanto compartilham tudo aquilo que recebem? 

A personalidade bíblica associada a Chesed é Abraão. 
 
DA’AT (conhecimento) 

Da'at é a acumulação daquilo que é conhecido. É a verificação abstrata de factos e a cristalização 
da consciência em termos de conclusões. 
 
3) BINAH – 80% 

Binah é o poder analítico e sintético da mente. É a fonte da análise lógica. A partir desta dimensão, 
podemos encontrar a porta de entrada para o mundo infinito. A palavra chave aqui é o ENTUSIASMO. 
Podem ter atingido todas as virtudes anteriores. Conquistaram uma vida maravilhosa no plano da ação e 
no aspeto emocional. São pessoas espiritualizadas. Mas para atingir a dimensão do mundo infinito é 
necessário algo mais. É necessário entusiasmo e principalmente ALEGRIA na forma como se vê a vida. 
 
2) CHOCHMAH (sabedoria) – 90% 

Chochmah é a compreensão intuitiva e o conhecimento intuitivo. É também isso que distingue e 
cria. A dimensão relacionada com Chochmá é atingida por pouquíssimas pessoas. A palavra chave aqui é a 
AUTO-ANULAÇÃO. Quando atingimos esta virtude, percebemo-nos a nós mesmos como se fossemos 
uma pessoa no exterior. Acabamos por nos perceber como parte de um todo muito maior. 
 
1) KETER (coroa) - 100% 

Keter é a Vontade Divina e a fonte de todo o deleite e o prazer. Keter contém todos os poderes 
que ativam a alma. É a dimensão do mundo infinito. Tudo que existe no nosso universo deriva da luz que 
vêm do mundo infinito. A palavra chave associada à Keter é a CERTEZA. Quando se atinge a dimensão 
de Keter, o milagre torna-se possível, pois os limites da matéria aqui não existem mais. Conseguem ter a 
certeza, mesmo diante dos maiores obstáculos? 



 
WIK by FILIPA ESCADA 

 

2c: Ritos (pulseira/tarot) 
- Chama Violeta (Transmutação): Neste importante ritual, utiliza-se a luz da Chama Violeta 

Transmutadora e Transformadora Divina, do Mestre Saint Germain e Arcanjo Zadkiel. É indicado para 
transmutar karmas, erros do passado e do presente, mágoas, ressentimentos, bloqueios e todas as 
negatividades que estiverem agindo sobre a pessoa. Tudo isso é transformado em energias positivas e 
curativas. Assim como na natureza nada se perde, tudo se transforma, nas nossas vidas acontece o mesmo. 

 
- Pulseira vermelha: O que existe de tão importante numa fitinha vermelha?  Numa palavra – 

Proteção. 
Já ouviram falar de Mau-olhado? Na América colonial era chamado de Stink Eye. Em hebraico 

chama-se ayin ha’rá. Em italiano, mal ochio, em espanhol, mal ojo, em iraniano, bla band. Todas essas 
culturas e centenas de outras possuem uma expressão para isso. Mas o que significa mau-olhado? É o poder 
de infligir danos fatais só com o olhar. 

Esta fita é usada no pulso esquerdo, o lado receptor do corpo e da alma, criando uma aura de 
energia protetora à nossa volta e interceptando as influências negativas do Mau-olhado. O Mau-olhado é 
uma força negativa muito poderosa. Refere-se aos olhares não amigáveis e hos tis que às vezes recebemos 
das pessoas à nossa volta. Os olhares de inveja e mau-olhado afetam-nos, impedindo que alcancemos o 
nosso pleno potencial em cada área das nossas vidas. Então para que estejam sempre protegidos vamos dar 
uma a cada 1.  

https://www.curaeascensao.com.br/exercicios_arquivos/oracao34.html 
 

- Tarot: Mesmo se Court de Gébelin (pai do tarô esotérico moderno) se tivesse apercebido da 
correspondência entre as 22 cartas do Tarô e as 22 letras hebraicas, quem trabalhou nessa correlação foi 
Eliphas Levi. Eliphas preparava-se para ser sacerdote, foi jornalista e por fim dedicou-se ao estudo da magia 
e do ocultismo. Ele apercebeu-se nos seus estudos de uma forte conexão com diversas tradições ocultas. 
Foi então que ele formulou a teoria que defendia que o tarô seria, na verdade, uma versão pictórica da 
Kabbalah. 

Se pesquisarmos o significado da palavra Tarot teremos algo como “Caminho Real”. A integração 
entre as Sephiroth apresenta-nos 22 caminhos de sabedoria para a reflexão e meditação. Eis a 
correspondência que encontramos entre a estrutura do Tarô e a Árvore da Vida: 

• Árvore da Vida: 22 caminhos, 10 Sephiroth, 4 Mundos (Emanação, Criação, Formação, Produção). 
• Tarô: 22 Arcanos, 10 cartas numeradas, 4 Naipes (Paus, Copas, Espadas, Ouros) 

Mas é preciso ter conhecimento profundo da Kabbalah para conhecer o Tarô ou até mesmo para 
deitar cartas às pessoas? Não. E como referido por Nei Naiff: “Não há atualmente, uma referência 
cabalística ao sistema estrutural do tarô ou da astrologia que não seja a compilação de alguma fraternidade, 
filosofia mística ou metafísica. Afirmo não ser necessário o estudo da cabala nem da astrologia, muito 
menos da mitologia, para se aprender a jogar o tarô. Só podemos usá-los para ampliar o conhecimento ou 
a própria espiritualidade, mas em nada ajudarão a definir melhor uma consulta.” 
https://nucleosapienza.com/ver/artigo/o-tarot-a-kabbalah-e-suas-correspondencias/ 
 

2d: Datas festivas 
Na Cabala, os dias sagrados são experiências espirituais, sempre com a consciência de que Deus é 

o centro de tudo. Os seus principais dias sagrados são os mesmos que os do calendário judaico: são 
observados começando no pôr do sol e terminando no pôr do sol. 

Todas as semanas, ocorre o Shabat, ou sábado, que é um dia de descanso semanal e o dia mais 
sagrado do calendário Cabalista. É observado um dia por semana, desde pouco antes do pôr-do-sol de sexta 



 
WIK by FILIPA ESCADA 

até depois do pôr-do-sol de sábado, e consiste na lembrança da criação bíblica dos Céus e da Terra em 6 
dias e a esperança de uma futura Era Messiânica. (pão - Chalá) 

Todos os meses, há o Rosh Chodesh (no sentido literal, “cabeça do mês”). É o primeiro dia de 
qualquer novo mês e é marcado por orações especiais. Nos tempos antigos, o Rosh Chodesh era um dia 
festivo significativo, uma vez que seria estabelecido mensalmente com base na chegada da lua nova. 
Existem muitas mais datas importantes dependendo das estações do ano. 
 

3. A Cabala e o Mundo 
 
3a: Distribuição no mundo  

Infelizmente, ainda não temos dados estatísticos da distribuição mundial dos cabalistas. 
 

3b: Figuras mais importantes 
Todos os ensinamentos do Kabbalah Centre são baseados nos antigos textos da Kabbalah, tais 

como O Zohar e os escritos do grande Kabbalista do século XVI, Rabbi Yitzchak Luria, O Ari. A 
compreensão profunda destes textos fundamentais foi transmitida diretamente de mestre para discípulo ao 
longo de 4.000 anos. [mostrar cronologia] 

O nosso centro de aprendizagem da Cabala em Portugal é, na verdade, apenas 1 de 50 espalhados 
pelo mundo. A nossa sede é a Kabbalah Centre International, agora liderada pela família Berg, após a 
passagem de Rav Brandwein que entregou a liderança da Kabbalah Centre a Rav Berg. 

Esta família criou uma versão pop do misticismo judaico. Durante muito tempo, a tradição era 
transmitida apenas a grupos selecionados de iniciados (geralmente judeus com mais de 40 anos que tinham 
comprovado o conhecimento da literatura sagrada). Philip, o pai, rompeu com essa aura secreta e passou a 
ensinar a Cabala a quem desejasse. Ele defendia que os ensinamentos da Cabala podiam ser simplificados e 
aplicados em situações práticas para resolver problemas profissionais, familiares ou mesmo de saúde. 

Atualmente, celebridades como Madonna, Demi Moore e Mick Jagger são apenas alguns dos que 
se juntaram aos ensinamentos da Cabala. 
 

3c: Comparação com outras religiões 
Há vários tipos de Cabala diferentes que se fundem com religiões distintas. A Cabala cristã, também 

chamada de Cabala do Renascimento ou Cabala Filosófica, é um exemplo que surgiu no Renascimento 
entre eruditos cristãos como uma conciliação entre o Cristianismo e determinados aspetos ocultos do 
Judaísmo.  

É importante perceberem que os ensinamentos que vos transmitimos fazem parte da Cabala 
Judaica. A Cabala, na sua essência, tem conceitos muito próximos da parte mística do Judaísmo e alguns, 
inclusive, até dizem que a Cabala faz parte da cultura judaica, embora os seus fundamentos primordiais 
sejam mais antigos e as suas raízes transcendam até mesmo à civilização egípcia. 

Com tantos tipos de Cabala diferentes, a ideia fundamental é que, no final de contas, a Cabala é 
simplesmente inerente ao ser humano, porque ela é nada mais do que um caminho evolutivo. 
 

4: Conclusão & New Age 
Terminamos esta sessão com a ligação entre a Cabala e a New Age. Este último sugere uma 

conceção da realidade capaz de influenciar e mudar o pensamento atual. 
“O êxito da New Age é um desafio para a Igreja.” De facto, o que atrai as pessoas para esta 

religiosidade é o seu desejo de procurar uma espiritualidade e um sentido da vida mais profundos, que 
pensam não encontrar nas religiões mais tradicionais e que se encontra, sem dúvida, na Cabala. De um 



 
WIK by FILIPA ESCADA 

modo geral, a New Age apresenta respostas alternativas às questões essenciais, criticando, entre outros, o 
“materialismo da vida quotidiana,[...] o reducionismo,[...] e a cultura industrial de um individualismo 
desenfreado”. 
 

Obrigada pela vossa presença hoje. Esperemos que, depois desta sessão, consigam, todos os dias, 
tentar ser uma pessoa melhor para deixarem de viver no mundo dos 10%. Os outros 90% estão dentro de 
vocês. 

Nós já fizemos o nosso papel. Agora, é a vossa vez. 


